
10

LUZ COAGULADA
Aciertos más allá del marco de la razón

 “El alma aproxima la luz de su propia noche”.

Pascal Quignard.

Así sus objetivos se enmarquen en lo contrario, la fotografía es un 
fenómeno que implica lucidez. Como sucede en el paisaje, cuando 

se deja acariciar por el resplandor, la opacidad circula y se instituye un clima 
de afecto. Pasa igual con la enajenación, que no es otra cosa que nostalgia de 
luz, testimonio de los sombríos ábacos de la mente.

 Imagen de lo diáfano, lentejuelas que levitan su estridencia, el cosmos 
amniótico anuncia la heterodoxia que habremos de padecer: una locura 
disfrazada de arte, apuntalada en la inocencia de lo grotesco, con el alma 
amarrada en la cara, avatar en infinita convulsión de gestos.  

 Artaud pudo referirse a la anterior nominándola “nada coagulada”.

 Para la escritora Herandy Rojas, la propuesta fotográfica de Rakar se  
cifra en la consigna del “Viaje bajo la constelación de las palabras”1  , mirada 
que mezcla la luminiscencia de un mundo no ajeno a la literatura –suscrita 
a ella–, edificando la realidad con abecedarios incandescentes. Habla así 

1“Viaje bajo la constelación de las palabras” (conversación con Rakar), por Herandy Rojas (El Vigía, suplemento 
cultural Palabra Nº 67, página 8. Ensenada, Baja California, domingo 24 de junio de 2012). 



11

de un lugar misterioso donde la razón mata la posibilidad de observar la 
experiencia en su desollamiento, convirtiendo la odisea en un llano éxodo 
de rocas al interior del cráneo. 

 Van Gogh se interroga: “Se podría preguntar a estos médicos: ¿dónde 
estarán entonces las personas razonables?”. 

 La geografía de la alienación obliga a un mapa del alma. Si la locura 
averigua la creatividad –sugerente, alucinante o paralizante– en la tormenta 
de la noche infinita, el artista lo realiza acompañado de la mano de los dioses, 
quienes lo castigan concediéndole la realización de sus deseos.

 Artaud, quien acabó instituyendo el juicio a Dios, agrega: “Usted 
divaga, hijo mío, vamos a curarle de su ser. Lo maravilloso no es de este 
mundo y nunca lo vimos”. 

 Los afectos secundarios contrastan con los efectos seculares, que no 
terminan por tomar en cuenta las voces que se arrastran desde el arresto 
de la medicación. El hospital de la mente carece de litio circundante y el 
ánimo frenético del ardor sexuado invade la fotografía y demuestra el dolor 
humano como una llaga de dignidad divina, que pasea por la cuerda floja de 
una sombra que se alarga como jirafa desmayada, similar al desvanecimiento 
psíquico.

 “Pero sentimos, sin embargo, no sé qué barras, qué rejas, qué paredes”, 
testifica el sentimiento inconcreto de Van Gogh. 

 Alcanzar el final de las palabras es encontrarse de nuevo con la 
epistemología del Ser. Por ello el silencio de la imagen solo presenta hebras 



12

de lo inexpugnable, trazos que trafican con la representación y el signo, 
como un suero que se extrae de la luz en forma de lágrimas.

 “Para mí es el perpetuo dolor y la sombra, la noche del alma, y no 
tengo una voz para gritar”, repite Antonin Artaud en la concatenación de su 
aullido.

 La realidad paralela esboza el delirio como un juego creativo, lo 
sintoniza con los fantasmas audibles de la patología esquizofrénica y la falsa 
representación del sonido es una imagen que no capitula ante la consciencia 
para dejarse ver como libro tipificante o catálogo fotográfico, que no es otra 
cosa que un psiquiátrico ambulante.

 Y vuelve la interrogación del pesa-nervios: “Pero ¿de dónde procede 
esa fuerza, sino de nuestra adhesión colectiva a la fuerza de la sociedad?”. 

 El latido de olas abiertas en las imágenes es la materialización del 
sol de los circuitos cerebrales, un diorama que celebra el hallazgo de uno 
mismo: la poesía desnuda –“más que desnuda, desollada”, alegarán André 
Breton y Herandy Rojas– y entendida en el marco ritual del chamán, quien 
viaja al pozo de la tinieblas y vuelve con las perlas de la inmortalidad. 

 En palabras de Terence McKenna: “Nosotros no moramos en la 
oscuridad que fue la historia humana: capturamos la esencia, que es el poder 
divino del mito del chamán, del tecnólogo, del artífice de los mil demonios, 
el que trabaja los metales, el que conjura los espíritus y trae el poder de 
vuelta fuera de la historia”. 



13

 Sí, la locura es un instrumento orgánico para romper límites, muy 
similar a la representación espiritual que evidencia el parto del ojo mecánico.   

    e fari
    te fari
    fabella
    et fabella
    et fari
    falla 
     (A. Artaud)

 El valor del compilado de Rakar, “Retratos (des)de la Locura, 
Hospitales mentales de Chile (1997-2001)”, constituye una labor de 
indagación estricta que nos descubre la compleja profundidad humana, 
suscrita siempre a la vulnerabilidad social, sin por ello abjurar de la creación 
artística. 

 Y, para acierto de la fotografía –complaciendo a la literatura más allá 
del marco de la razón–, se nos hace acompañar por la lucidez de Van Gogh 
y Antonin Artaud, quienes en el laberinto de cualquier inquietud cuentan 
con el ovillo de Ariadna.

Rael Salvador *
Ensenada, Baja California, México.

* Rael Salvador es escritor, profesor y periodista, autor de los libros Obituarios 
Intempestivos, Ensenada, instrucciones para hacer fuego con el mar y Claridad & 
Cortesía. Por varios años fue editor del suplemento cultural Palabra.


