
 1 

SURREALISMO Y LOCURA 

El descenso a los infiernos de Antonin Artaud y Leonora Carrington 

 

Texto y Fotografías de Rakar 

 

 

Hospital psiquiátrico Del Salvador, Valparaíso, Chile 

 

 El poeta Antonin Artaud y la pintora Leonora Carrington vivieron la 

experiencia de pertenecer a uno de los movimientos artísticos más relevantes 

del siglo 20, a saber: el surrealismo. A la luz de esta experiencia vital, pueden 

distinguirse ciertos puntos de confluencia que los acercan, y a su vez los 

distancian, que los vinculan y a la vez los diferencian, y que marcaron, en 

mayor o menor medida, el afluente o derrotero seguido por cada uno de ellos. 

Estos cruces convergentes son: su participación en el movimiento surrealista 

propiamente tal, la experiencia de la sinrazón y la subsecuente internación en 

asilos mentales, las fuentes de inspiración que les nutrieron, su visión del 

arquetipo femenino y el sexo, su relación con las palabras y la literatura y, 



 2 

finalmente, el deber del artista en un mundo que se ha vuelto anormal. 

 

LA EXPERIENCIA DEL SURREALISMO 

 Artaud entra en contacto con el movimiento surrealista a fines de 1924, 

en donde espera dar curso a todo su inconformismo y rebeldía. Para él, el 

surrealismo constituía, ante todo, “una “revolución moral” y “una rebelión contra 

todas las formas de opresión material y espiritual”, y se entregará con todo su 

fervor crítico e incendiario (Surrealismo y Revolución). Prueba de ello, es que 

asume la dirección de la Central de Investigaciones en menos de un año, 

haciéndose cargo del Nº3 de La Revolución Surrealista, revista en donde la 

mayoría de los textos son de su autoría, y que serán conocidos de conjunto 

como Carta a los Poderes. No obstante, su estadía en ese movimiento será 

pasajera, pues será expulsado en 1926 por su negativa de ligarse al marxismo, 

como lo hicieron varios de sus adláteres al adherirse a la Tercera Internacional 

de Moscú. Para Artaud el surrealismo y el marxismo resultaban irreconciliables.  

 

 En tanto, Leonora se vinculará al surrealismo en 1937, desde su relación 

con el pintor Max Ernst. Después de escapar a una vigilancia psiquiátrica 

impuesta nuevamente por su padre en Lisboa, retomará los vínculos con el 

movimiento en Nueva York, en 1941 y, al año siguiente, se vinculará al grupo 

de los refugiados que habían llegado a México a raíz de la guerra (Benjamín 

Péret, Luis Buñuel, Remedios Varo, Katy Horna, Chiki Weisz, entre otros). 

 

 Leonora hizo suyas aquellas fronteras que transitaba el surrealismo 

entre la vigilia y el sueño, entre lo ordinario y lo extraordinario, ampliando así el 

universo de su imaginería. No obstante, su obra trasciende sobradamente los 

cauces del movimiento, pues otras vertientes nacidas de su historia personal 

nutren y enriquecen su creación (la magia, el esoterismo, la cábala y lo 

paranormal). A diferencia de Artaud, Leonora no sostuvo una relación de 

disidencia doctrinaria o ideológica con el movimiento, aunque no por ello deja 

de tener conflictos, sobre todo por el papel secundario y adventicio que sus 

integrantes le adjudicaban a las mujeres, pues, por un lado, muchos de ellos 

celebraban la liberación en todas sus formas, pero, por otro, no veían a la 

mujer sino como una musa inspiradora y, alternativamente, como un objeto de 



 3 

deseo y de temor masculino. “Todo ese endiosamiento de la mujer es puro 

cuento. Ya vi que los surrealistas las usan como a cualquier esposa. Las 

llaman sus musas, pero terminan por limpiar el excusado y hacer la cama”, le 

responde a Breton que se siente “mesmerizado” por ella (Elena Poniatowska, 

Leonora). 

 

EL SURREALISMO Y LA LOCURA 

 Del mismo modo que los surrealistas se sentían atraídos por lo 

fantástico, el humor negro, las visiones del mundo gótico y los poderes de la 

oscuridad y de la noche, verán en la demencia un principio poético liberador, 

pero sólo como un estado de simulación pues, como afirma Susan Sontag, su 

espíritu continuaba siendo “constructivo” e inscrito en “la tradición humanista” 

(Aproximación a Artaud). Lo confirman sus actos poéticos o teatrales, que no 

alcanzan a ser antisociales o peligrosos, a diferencia de los actos performáticos 

de Artaud que resultaban socialmente inasimilables e indigestos para la 

mayoría del público. Mientras los primeros simulaban estados de locura en aras 

de la libertad, el amor, el placer, la alegría y el erotismo sin inhibiciones, Artaud 

preconizará la lucha moral en la exploración de una conciencia sin límites que 

lo conducirá al paroxismo de la desesperación y del dolor. 

 

 

Hospital siquiátrico Dr. Philippe Pinel, Putaendo, Chile 

 



 4 

 A diferencia de sus compañeros de ruta, la experiencia de la locura en 

Carrington no será un acto de simulación, sino un descenso real a los infiernos, 

el que será descrito detalladamente en su Diario Memorias de Abajo. Al igual 

que Artaud, experimentará lo que este llamaba los “raptos furtivos”, que 

correspondían a verdaderas “hechicerías” o maleficios realizados por agentes o 

espíritus exteriores, y que serán definidos por la psiquiatría como “manía de 

persecución” siendo etiquetados todos aquellos que lo experimentan en la 

categoría de “enfermos”.  

 

 En algunas ocasiones, Leonora vivirá dichos estados como una fuerza 

sobrenatural que le hace expresar de manera exultante: “… oía las vibraciones 

de los seres con la misma claridad de sus voces; y percibía en cada vibración 

particular la actitud de cada cual hacia la vida, su grado de poder, y su buena o 

mala disposición hacia mí”. En otras situaciones se sentirá desfallecer frente a 

poderes omnímodos que se ciernen sobre ella y el mundo: “Yo pensaba que 

los Morales eran amos del Universo, magos poderosos que utilizaban su 

autoridad para extender el horror y el terror. Intuía que el mundo estaba 

congelado y que me correspondía a mí derrotar a los Morales” (se refiere a los 

médicos, padre e hijo, que dirigían el psiquiátrico de Santander en donde fue 

internada por orden paterna). Lo mismo que Leonora, Artaud experimentará los 

manicomios como “receptáculos de magia negra…” en donde él ha 

presenciado demasiados horrores, y acusará a la medicina por practicarla 

(Artaud Le Mômo). 

 

 Ambos se sentirán poseídos por una fuerza que los desborda y los 

transfigura, y sostienen reiteradamente que se encuentran en este mundo 

investidos para una misión particular: el poeta, para denunciar la presencia viva 

del Anticristo en la tierra y propalar un mensaje de absoluta castidad; la pintora, 

para detener, mediante una fuerza metafísica, la Guerra Mundial “que estaba 

siendo dirigida hipnóticamente por un grupo de personas” y liberar al mundo de 

esta catástrofe. 

 

 Artaud padecerá de una meningitis durante su infancia, la que se verá 

marcada por sucesivas crisis nerviosas, y desde los 19 años permanecerá en 



 5 

varios establecimientos de reposo. En agosto de 1936, huyendo del 

racionalismo de la cultura europea que le asfixiaba, se interna en la sierra 

madre tarahumara tras la búsqueda de un nuevo manantial espiritual, y de una 

“nueva idea de hombre” que encontrará en la cultura ancestral de los rarámuri 

(Lo que vine a hacer a México). La cosmovisión de este pueblo, en donde 

impera el respeto a todo lo que existe en el universo, representará para él una 

“raza-principio” y fuente viva de valores inmutables (Viaje al país de los 

tarahumaras) 

 

 

Sierra tarahumara, Chihuahua, México 

 

 

Rito del Tutuguri, Sierra tarahumara, 
Chihuahua, México 

 A su regreso de las montañas de Chihuahua, a fines de octubre de 1936, 

se hundirá en una profunda depresión que le provocará el anquilosamiento 

intelectual de la sociedad parisina. Al año siguiente, viaja a Irlanda con una 

autoimpuesta misión profética y sagrada que será la muestra de la 

profundización del extravío de su pensamiento respecto de las categorías de lo 

“normal”. Entonces, será internado durante casi dos lustros (de 1937 a 1946), 

en diferentes hospicios mentales (Rouen, St. Anne, Ville-Évrard, Chézal-Benoit, 

y finalmente en Rodez).  

 

 La enajenación vivida por Leonora, después del apresamiento de Max 

Ernst, será puntualmente el producto de una grave crisis nerviosa que 

padecerá al salir desde una Francia sitiada hacia una España franquista. Será 

una experiencia limitada en el tiempo (desde agosto a diciembre de 1940) en la 



 6 

que padecerá numerosas vejaciones en el manicomio de Santander. En las 

postrimerías de su estancia, llegará a comprender (con ayuda de un enigmático 

hombre de apellido Echavarría), que “el Cardiazol era una simple inyección y 

no un efecto de hipnotismo; que don Luis no era brujo sino un sinvergüenza” y 

que los países que, según su imaginación, se encontraban emplazados en el 

edificio, no eran más que los diferentes pabellones destinados a los internos 

mentales.  

 

 A diferencia del viaje a la locura emprendido por Artaud, que será un 

viaje sin regreso y de calamidad, Leonora podrá sobreponerse a su estado a 

través de un retorno a la pintura en compañía de sus fuentes inspiradoras (su 

infancia marcada por la fantasía, los cuentos de hadas y lo sobrenatural), y con 

la recomposición en México de su vida artística, amorosa y familiar, todo lo cual 

le permitirá integrar la experiencia de la enajenación en un proceso de 

conciencia superior.  

 

RELIGIÓN Y LOCURA (LAS FUENTES DE LA INSPIRACIÓN) 

 

Hospital psiquiátrico Dr. Philippe Pinel, Putaendo, Chile 



 7 

 A través de la historia, la locura ha estado inevitablemente vinculada a 

los problemas de la religión. Por su parte, la medicina, ya desde la reforma 

asilar de Pinel (Bicêtre, 1793), que mantiene la reclusión y las cadenas sólo 

para los inspirados piadosos, ha manifestado sus temores ante los temas de la 

trascendencia y la devoción divina. Y es que lo que caracteriza a nuestra 

época, es el hecho que todas aquellas manifestaciones que antaño eran 

patrimonio de la fe y de lo sagrado, son ahora tratadas por la ciencia médica, 

de modo que todos aquellos que sintiéndose iluminados por el fuego abrazador 

de lo Absoluto, serán encerrados como “aguafiestas” y estigmatizados bajo la 

etiqueta de “locura”. 

 

 Serán las metáforas del dualismo gnóstico las que impregnan 

radicalmente los escritos de Artaud. La doctrina de los Cátaros, por ejemplo, de 

la cual se había compenetrado suficientemente, enseñaba una visión maniquea 

que divide el universo y la vida en polaridades contrarias: espíritu-materia, luz y 

sombra, cielo-infierno, Bien y Mal, y todo lo material representaba lo negativo y 

lo pecaminoso. La única opción de salvación del hombre consistía en imitar a 

Jesucristo, quien había enseñado el camino de la Redención. Por consiguiente, 

la posición de Artaud es la de un hombre casto sobre la tierra quien carga 

sobre sus hombros “los pecados de todo el mundo”, y sus profundos ardores 

religiosos y su conciencia de lo Absoluto, el poeta los vivirá como una 

apremiante exigencia mesiánica lo que le llevará a ser acusado como un 

neurópata alienado, “porque la suerte de todos los iluminados del mundo es ser 

confundidos con los locos” (Cartas desde Rodez I). 

 



 1 

  

Hospital psiquiátrico Dr. Philippe Pinel, 

Putaendo, Chile 

Hospital psiquiátrico Del Salvador, 

Valparaíso, Chile

 

 En el caso de Leonora, durante su estadía en Santander, manifestará 

igualmente una conciencia profética que le llevará a sentirse con la misión de 

llevar a cabo “la unión del Hombre y la Mujer con Dios y el Cosmos”. Si Cristo 

había muerto, ella debía ocupar su sitio “porque la Trinidad, sin una mujer y un 

conocimiento microscópico, se había secado y estaba incompleta” (Memorias 

de Abajo). Posteriormente, desde su llegada a México, en sus pinturas y 

escritos será una búsqueda y exploración incesante, pero, a diferencia de 

Artaud, su búsqueda estará orientada hacia una salida de claridad e 

iluminación.  

 

EL ARQUETIPO FEMENINO, EL EROTISMO Y EL SEXO 

 Para Artaud la mujer penetrará en la intimidad a través de la sexualidad, 

y su cuerpo se constituirá en arquetipo de alienación pues ella impide al 

hombre el ejercicio del pensamiento. Arrastrando hacia la exterioridad, el sexo 

para Artaud representará el mayor peligro para el espíritu ya que conduce al 

hombre a la dispersión. En una Carta a Jacques Prével, dirá que el acto sexual 



 10 

“es algo que hace falta evitar absolutamente en este momento, pues el espíritu 

está amenazado”.  

 

 Lo que predomina en él no es la misoginia, como inicialmente pudiera 

pensarse, sino, ante todo, el rechazo a la sexualidad por su condición 

alienante. En efecto, para él la sexualidad es la actividad del cuerpo caída y 

corrompida, y será considerada como algo oscuro, amenazador y demoníaco 

porque impulsa al individuo en dirección contraria a la cabeza, y como un 

estado de gracia será vista la virginidad. 

 

 El caso de Leonora es el opuesto al de Artaud. Concebía el arquetipo 

universal femenino como fuente de poder, inspiración y creatividad (de alguna 

forma, en la recuperación de ese poder, se anticipa a los intereses de los 

movimientos feministas de la modernidad). Ella es joven y bella, genera 

sentimientos eróticos, ya sea por su deseo insatisfecho o porque el Cardiazol 

facilita la obediencia ante el Doctor Luis Morales, por ejemplo: “Mi locura es mi 

deseo insatisfecho”, le dice. O bien ante su celador José, por quien se siente 

atraída. Podríamos afirmar que su pensamiento acerca del arquetipo femenino, 

se encuentra más próximo al surrealismo canónico de sus representantes, 

quienes celebran la libertad, el placer, la exaltación del amor y la alegría de 

vivir, aunque el desenfreno que ella preconiza será, ante todo, el desenfreno de 

la imaginación. 

 

LA LITERATURA COMO CATARSIS Y LA LITERATURA COMO 

DESGARRAMIENTO Y PERTURBACIÓN 

 Leonora publica su libro Memorias de Abajo en 1943, tres años después 

de su confinamiento en el asilo mental de Santander. Es precisamente esta 

obra la que nos permite establecer los vasos comunicantes con la obra de 

Artaud. Si bien podemos afirmar que existen puntos de encuentro entre 

Memorias de Abajo y las Cartas desde Rodez (por ejemplo, en la denuncia que 

ambos realizan de los “raptos furtivos” o “hechicerías” de las que son objeto, y 

que representan todos los obstáculos y agentes concretos -con nombres y 

apellidos- que encuentran en su camino para proclamar su verdad), también se 

aprecian diferencias. Lo que en Leonora es, ante todo, memoria catártica que 



 11 

nos devela los padecimientos vividos, en Artaud será suplicio enquistado en 

todo su ser, pues él se encuentra “en el centro de una espantosa batalla en la 

que el cielo y el infierno no cesan de enfrentarse”, le expresará en una de sus 

cartas al pintor Fréderic Delanglade (Cartas desde Rodez I).  

 

 De esto se desprende que la literatura cumplirá un papel distinto en cada 

quien. En sus Memorias, la palabra de Leonora será esencialmente expresión 

del desahogo. Sus otras obras literarias, se inscribirán en la estética del 

surrealismo, “que incluye el concepto de lo maravilloso, mucho humor negro e 

ironía”, nos dirá Ana Domenella, estudiosa de su literatura. En el caso de 

Artaud, desde las primeras cartas que envía a Jacques Rivière (1923), se 

distingue claramente el abismo que media entre una escritura que se articula a 

partir de las veleidades y laxitudes de la estética, de otra bien distinta nacida de 

las profundidades de su alma: “soy un hombre que ha sufrido mucho del 

espíritu, y a título de tal tengo derecho a hablar”, nos dirá.  

 

 Artaud, para quien las ideas son para “vivirlas”, y no para clavarlas en el 

fúnebre insectario de la erudición, pretende activamente “un Libro que inquiete 

a los hombres, que sea como una puerta abierta y que los conduzca hacia 

donde ellos jamás consentirían llegar...” (El ombligo de los limbos). Donde los 

escribas proponen obras, él, que ha escogido el dominio del dolor y de las 

sombras, nos revelará, con el tono de un profeta, todo el magma incandescente 

de su espíritu, pues el deber y la misión de un poeta, de un artista, de un 

escritor, “no consiste en irse a encerrar cobardemente en un texto, un libro, una 

revista, en donde nunca más saldrá, sino por el contrario salir fuera para 

sacudir, para atacar al espíritu público, de lo contrario ¿para qué sirve? ¿y por 

qué ha nacido?”, expresará en una Carta a Rene Guilly. 

 

 Mientras la experiencia del manicomio en Santander mediatiza de 

manera irrecusable y transversal toda la vida y la creación posterior de Leonora 

(una de sus pinturas se titula Down Below), la vida y la obra de Artaud será una 

obsesiva e implacable aventura de su espíritu que lo conducirá al margen de 

toda literatura, y a un abismo de abandono y autodestrucción, lo mismo que las 

últimas palabras de Nietzche (antes del desplome de su pensamiento), o que 



 12 

las últimas visiones de Van Gogh (antes del disparo que pondrá fin a su 

existencia).  

 

 

 

Hospital psiquiátrico Dr. Philippe Pinel, Putaendo, Chile 

 

El DEBER DEL ARTISTA EN UN MUNDO ANORMAL 

 Lo que caracteriza la vida y la obra de ambos artistas, no es sólo un 

sentimiento de inconformidad frente al mundo, sino el haber transgredido, tanto 

en su experiencia vital como artística (que en ellos resulta ciertamente 

inseparable), aquello que el pensamiento racionalista y mayoritario ha rotulado 

como "normalidad". En efecto, lo que ambos emprendieron, en mayor o menor 

medida, y se propusieron anular, fue la distancia que la sociedad obliga a 

mantener entre el arte y la vida, entre la vida y la obra, transgresión que acaba 

siempre en la neutralización y en las variadas formas punitivas de la sanción 

social: condenación a la pobreza, estigmatización, confinamiento, locura, 

suicidio o muerte en desolación. 

 

 La internación criminal y recurrente en diferentes manicomios hasta el 

final de sus días, fue la experiencia trágica vivida por Artaud; fue también la 

experiencia temporal que vivió Leonora Carrington en un asilo de alienados. 

Ambos no estaban locos, sino que fueron calificados como tal, ya por atreverse 

a llevar una vida diferente a los convencionalismos sociales y por romper los 



 12 

muros de la inercia mental (en el caso de Leonora), ya por denunciar las 

fechorías de un mundo que se ha vuelto anormal y contra Dios (en el caso de 

Artaud). 

 

 Todas las obras pictóricas y literarias de Leonora, son la prueba 

fehaciente de que consideraba su deber como artista el hacer volver la 

conciencia humana a ese manantial trascendente del Arte, de lo Maravilloso y 

la Poesía a través de su inagotable imaginación. Pero para Artaud, regresar a 

ese manantial no era suficiente; había que ir más lejos, había que decidirse a 

vivir lo Sobrenatural y remontarse hasta ciertas alturas y profundidades 

Místicas. Él, para quien el deber del verdadero artista consistía en ser el “chivo 

expiatorio” sobre el cual una época  descargaba  toda su ira colectiva, recibiría 

-en cuerpo y alma- toda la cólera y la impiedad de la suya, lo mismo que le 

ocurriera a Baudelaire, Nerval, Lautréamont, Nietzsche o Rimbaud (La 

anarquía social del arte). 

 

 En un tiempo en que los artistas languidecen y sucumben devorados por 

el apetito insaciable de la humanidad, tanto el mensaje de Leonora Carrington 

(ya desde sus obras, ya de los museos o sus libros), como el mensaje 

furibundo que nos espeta desde las miasmas de un manicomio el poeta 

ajusticiado que fue Antonin Artaud, constituyen experiencias radicales de vida 

que nos inmutan y nos conmueven, que nos sacuden y nos interpelan, y en 

medio de todas las mullidas complacencias del mundo moderno, de todas las 

cretineces que nos inundan y nos asfixian, sus obras hacen circular un soplo de 

aire puro, una ráfaga de luz esplendente y Sobrenatural, para recuperar aquello 

que la conciencia humana nunca debió olvidar. 

 

Rakar (Chile, mayo 26 de 2023). 

 

 

 

 

 

 



 13 

Este ensayo ha sido escrito en el contexto de una Beca de Residencia Artística 

en el Museo Leonora Carrington, en su edición Nº3 (San Luis Potosí, México, 

año 2023). En este mismo contexto, la obra del autor “Retratos (des)de la 

Locura” (Imágenes del confinamiento psiquiátrico en Chile y en México), se 

exhibe actualmente en una de las Salas temporales de este mismo Museo  

hasta el día 24 de septiembre de 2023. 

 

 

 



 14 

  SOBRE EL AUTOR: 

 

Rakar, fotógrafo documental, cronista y editor chileno. Ha realizado 

documentales fotográficos en Chile y México obteniendo diversas becas y 

premios: Kodak Chile, Fundación Andes, Fondart, Ford Motor Company Award, 

Fonca, Amexcid, Museo Leonora Carrington. Su iconografía, agrupada bajo el 

nombre genérico de "EL VIAJE DE RAKAR", comprende los siguientes 

Documentales Fotográficos: PUEBLOS OLVIDADOS (Travesía por 67 aldeas 

rurales del territorio central de Chile); “RETRATOS (DES)DE LA LOCURA” 

(Imágenes del confinamiento psiquiátrico); “EL OJO MÍSTICO” (Incursiones en 

el México profundo). 

 

PUBLICACIONES: 

- Retratos (des)de la Locura: Hospitales Mentales de Chile (2017).  

- La Locura de Artaud-Van Gogh, o el desquite de la locura (2010). 

- El Viaje de Rakar: Travesía por 67 Pueblos de la 5ª región de Chile (2006).  

 

EXPOSICIONES:  

INDIVIDUALES: En Chile y México / COLECTIVAS: Holanda, España, Grecia, 

Portugal. Actualmente expone en Museo Leonora Carrington y en Galería 

virtual mexicana Andrómeda 3.20 http://andromeda3.20.taexvi.org/sala-1/ 

 

OTROS: Sus fotografías y crónicas han sido publicadas y/o premiadas en 

diferentes revistas internacionales. Desde el año 2013 ejerce como 

Corresponsal en Chile de Revista Cultural PALABRA del Periódico El Vigía 

(Ensenada, B.C., México).  

 

WEB: http://elviajederakar.cl/ 

BLOG: https://elviajederakar.travel.blog/ 

FACEBOOK: https://www.facebook.com/elviajederakar 

 

http://andromeda3.20.taexvi.org/sala-1/
http://elviajederakar.cl/
https://elviajederakar.travel.blog/
https://www.facebook.com/elviajederakar

